
Al-Bayan: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam 
Website:https://jurnal.stainwsamawa.ac.id/index.php/al-bayan  
   

ISSN:(p) 2746-6469 (e) 2987-4335  
Vol. 5 No.2, Desember -2025 

H.218-233 
 

218 
DOI:https://doi.org/10.35964/ab.v3i1 

Konsep Khāfī Dilalāh Perspektif Ulama Salaf dan Khalaf 

 
Nur Ainun Mardiah 

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 
nurainunmardiah01@gmail.com 

 
Fatmawati Hilal 

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 
fatmawati@uin-alauddin.ac.id  

 
Nur Taufiq Sanusi  

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 
nurtaufiq066@gmail.com  

 

Abstract 
This research analyzes the concept of Khāfī Dilalāh an ambiguous legal term due 
to external factors from the perspectives of Salaf and Khalaf scholars, using the 
term al-sāriq from Q.S. al-Maidah verse 38 as a case study, with implications on 
some similar issues. Employing a qualitative-comparative methodology via 
library research, this study aims to examine how the differing approaches to 
istinbat the Salaf's textualism versus the Khalaf's rational-contextualism impact 
legal outcomes. The findings reveal that Salaf scholars tend to limit the application 
of law to explicit texts, whereas Khalaf scholars expand it based on the underlying 
‘illat (legal reason) and Maqāsid al-Shari'ah (objectives of Islamic law). This 
divergence is evident in the resolution of corruption cases, which are consensually 
categorized as jarīmah ta'zir rather than hadd. The study concludes that this 
methodological difference is not merely theoretical but has direct causal 
implications for legal application and the relevance of contemporary Islamic 
jurisprudence, thereby addressing a fundamental gap in existing literature. 
Keywords: Khāfī Dilalāh, Khalaf, Salaf, Ushul Fiqh. 

 
Abstrak 
Penelitian ini menganalisis konsep Khāfī Dilalāh yaitu lafaz yang maknanya 
samar karena faktor eksternal dari perspektif ulama Salaf dan Khalaf dengan studi 
kasus lafaz al-sāriq dalam Q.S. al-Maidah ayat 38 dan implikasinya pada beberapa 
isu yang serupa. Dengan menggunakan metodologi kualitatif-komparatif melalui 
studi kepustakaan, penelitian ini bertujuan menguji bagaimana perbedaan 
manhaj istinbat antara pendekatan tekstual Salaf dan rasional-kontekstual Khalaf 
memengaruhi hasil hukum. Hasilnya menunjukkan bahwa Salaf cenderung 
membatasi penerapan hukum pada teks yang eksplisit, sementara Khalaf 

mailto:nurainunmardiah01@gmail.com
mailto:fatmawati@uin-alauddin.ac.id
mailto:nurtaufiq066@gmail.com


Nur Ainun Mardiah, Fatmawati, Nur: (Konsep Khāfī Dilalāh..) 

 

 Page 219 

   

memperluasnya berdasarkan ‘illat (alasan hukum) dan Maqāsid al-Shari'ah 
(tujuan syariah). Perbedaan ini terbukti dalam penyelesaian isu korupsi, yang 
disepakati lebih cocok dikategorikan sebagai jarīmah ta'zir daripada hadd. 
Penelitian ini menyimpulkan bahwa perbedaan metodologi tersebut bukanlah 
klaim teoretis, melainkan memiliki implikasi kausal langsung pada penerapan 
hukum dan relevansi jurisprudensi Islam kontemporer, sekaligus mengisi 
kesenjangan literatur yang ada. 
Kata Kunci: Khāfī Dilalāh, Khalaf, Salaf, Ushul Fiqh. 

 

PENDAHULUAN 

Ilmu Ushul Fiqh merupakan salah satu disiplin ilmu paling fundamental 

dalam Islam, berfungsi sebagai landasan metodologis untuk menggali dan 

menetapkan hukum-hukum syariat dari sumber-sumber utamanya, yaitu al-

Quran dan al-Sunnah. Ilmu ini sering disebut sebagai "ilmu alat" karena 

urgensinya dalam memahami dan menafsirkan naṣ (teks) syariat yang menjadi 

objek kajiannya.1 

Dalam khazanah ushul fiqh, teks-teks syariat memiliki berbagai tingkatan 

kejelasan dalam menunjukkan maknanya. Mulai dari yang sangat terang dan 

jelas seperti zāhir dan naṣ, hingga yang mengandung kesamaran seperti musykil 

dan mujmal, bahkan yang tidak dapat dipahami sama sekali seperti mutasyābih.2 

Di antara tingkatan ini, terdapat sebuah konsep penting yang disebut Khāfī 

Dilalāh. Konsep ini, yang populer dalam manhaj ulama Hanafiyah, merujuk pada 

lafaz yang secara linguistik sudah jelas maknanya, namun menjadi samar atau 

tidak jelas (khāfī) ketika diterapkan pada kasus atau individu tertentu. 

Kesamaran ini tidak bersumber dari lafaz itu sendiri, melainkan dari faktor-

faktor eksternal ('amr al-khārij) yang menyertainya.3  

Ambiguitas ini menuntut adanya metode khusus untuk 

menyelesaikannya, dan perbedaan metode inilah yang menjadi inti 

 
1 M. Khai Hanif Yuli Edi Z, Pathur Rahman, dan Zulkipli Jemain, “Penerapan Kaidah Ushul 

Fiqih dalam Menafsirkan Teks Al-Qur’an,” Jurnal Kajian Pendidikan Islam 3, no. 1 (2024): 72–93, 

https://doi.org/10.58561/jkpi.v3i1.111. 
2 Abd Rasyid, “Memaknai Dilalah Lafziyah dalam Memahami Makna al-Quran,” Jurnal Cerdas 

Hukum 3, no. 1 (2024): 126–36, https://doi.org/10.22515/alahkam.v2i2.1066. 
3 Muthoifin dan Mustika Utin Rochmawati, “Studi Ayat-Ayat Khafi (Tidak Jelas) Perspektif Al-

Adillah Asy-Syar’iyyah,” Munas APPPTMA Malang, 2020, 222–25. 



Al-Bayan: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam 
Website:https://jurnal.stainwsamawa.ac.id/index.php/al-bayan  
   

ISSN:(p) 2746-6469 (e) 2987-4335  
Vol. 5 No.2, Desember -2025 

H.218-233 
 

220 
DOI:https://doi.org/10.35964/ab.v3i1 

permasalahan yurisprudensi. Contoh klasik dari konsep Khāfī Dilalāh adalah 

lafaz al-sāriq (pencuri) dalam firman Allah swt. Q.S. al-Maidah ayat 38. Secara 

bahasa, kata "pencuri" sangat jelas. Namun, kesamaran muncul ketika lafaz ini 

diterapkan pada kasus-kasus baru yang tidak secara eksplisit disebutkan dalam 

naṣ, seperti al-tarar (pencopet), al-nabash (pencuri kain kafan dari kuburan), 

maupun koruptor.  

Meskipun perbuatan mereka jelas merupakan pencurian, namun 

kesamaran dalam penerapannya membuat status hukumnya memerlukan 

penelitian lebih lanjut,4 yang mana mendorong para ulama untuk melakukan 

penelitian dan ijtihad untuk menentukan apakah kasus-kasus tersebut dapat 

dikategorikan sebagai pencurian yang dikenakan sanksi potong tangan (hadd) 

atau tidak. 

Untuk menjawab tantangan ini, diperlukan analisis yang tidak hanya terbatas 

pada kaidah Khāfī Dilalāh secara teoretis, tetapi juga menguji bagaimana 

perbedaan metodologi (manhaj) para ulama dalam melakukan ijtihad 

mempengaruhi hasil penerapannya. Perbedaan fundamental antara manhaj 

ulama Salaf dan Khalaf, yang terletak pada prioritas antara naql (teks wahyu) dan 

‘aql (akal/rasio), menjadi lensa yang paling relevan untuk studi ini.  

Berdasarkan tinjauan literatur yang komprehensif, penelitian ini 

membedakan diri dari studi-studi terdahulu melalui pendekatan komparatif 

yang mendalam dan terfokus pada satu konsep spesifik. Contoh sederhananya 

pada artikel Aprilita Hajar, "Ketidakjelasan Lafaz dalam Kaidah Tafsir,"5 dan 

 
4 Muthoifin dan Rochmawati. 
5 Aprilita Hajar, “KETIDAKJELASAN LAFAZ DALAM KAIDAH TAFSIR (Analisis Aspek 

Khafi, Musykil, Mujmal, Mutasyabih),” Al Burhan: Jurnal Kajian Ilmu dan Pengembangan Budaya Al-

Qur’an 23, no. 01 (2023): 66–76, https://doi.org/10.53828/alburhan.v23i01.1272. 



Nur Ainun Mardiah, Fatmawati, Nur: (Konsep Khāfī Dilalāh..) 

 

 Page 221 

   

karya Zahrul Mubarrak, "Kaidah-Kaidah Lughawiyah dalam Ushul Fiqh,"6 

secara fundamental bersifat deskriptif, mengklasifikasikan lafaz-lafaz yang tidak 

jelas (mubham) dan menguraikan berbagai kaidah linguistik secara umum. 

Berbeda dengan pendekatan tersebut, penelitian ini secara khusus menganalisis 

dan membandingkan secara kritis bagaimana ulama Salaf dan Khalaf 

menyelesaikan ambiguitas spesifik dari Khāfī Dilalāh, sebuah ranah yang belum 

dieksplorasi secara mendalam dalam literatur. 

Lebih lanjut, artikel Nasri yang berjudul "Dilalah dalam Perspektif 

Hukum Islam" berfokus pada pandangan mazhab Syafi'iyah tentang dilalāh 

manthuq dan mafhum, yang membatasi analisisnya pada satu tradisi 

yurisprudensi.7 Penelitian ini mengisi kesenjangan tersebut dengan menyajikan 

perbandingan antara dua mazhab besar, yaitu Salaf dan Khalaf, pada studi kasus 

yang sama. Terakhir, artikel Fadlan Fahamsyah berjudul "Ulama Salaf dan 

Khalaf" memberikan perbandingan umum tentang perbedaan metodologi 

istinbat antara kedua tradisi tersebut secara teoretis.8 Penelitian ini melampaui 

deskripsi umum ini dengan menerapkan teori tersebut pada kasus nyata yaitu 

ambiguitas lafaz al-sāriq dalam beberapa konteks seperti pencopet, pencuri kain 

kafan dari kuburan, ataupun koruptor. Sehingga memberikan bukti empiris 

yang konkret dan menunjukkan secara kausal bagaimana perbedaan filosofis 

mereka memengaruhi hasil hukum yang praktis. 

Sehingga didapatkan sebuah kesenjangan fundamental dalam literatur yang 

ada. Tidak ada penelitian yang secara khusus melakukan analisis komparatif 

yang terperinci dan mendalam tentang bagaimana kedua tradisi utama yaitu 

ulama Salaf dan Khalaf dalam mengatasi ambiguitas spesifik dari Khāfī Dilalāh. 

Perbedaan antara kedua mazhab ini sering kali dipandang sebagai perbedaan 

 
6 Zahrul Mubarrak, “Metode Istinbath Kaidah-Kaidah Lughawiyah Dalam Ushul Fiqh Zahrul,” 

Ameena Journal 1, no. 1 (2023): 70–88, https://ejournal.ymal.or.id/index.php/aij/article/view/9. 
7 Nasri, “Dilalah Dalam Perspektif Hukum Islam : Analisis Deskriptif Klasifikasi Dilalah 

Sebagai Penunjukan Atas Hukum Dalam Islam,” Bintang: Jurnal Pendidikan dan Sains 2, no. 2 (2020): 

168–79, https://ejournal.stitpn.ac.id/index.php/bintang. 
8 Fadlan Fahamsyah, “Ulama Salaf dan Khalaf,” Jurnal Al-Fawa’id 11, no. 2 (2021): 27–48. 



Al-Bayan: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam 
Website:https://jurnal.stainwsamawa.ac.id/index.php/al-bayan  
   

ISSN:(p) 2746-6469 (e) 2987-4335  
Vol. 5 No.2, Desember -2025 

H.218-233 
 

222 
DOI:https://doi.org/10.35964/ab.v3i1 

teologis atau filosofis yang terpisah, tanpa secara eksplisit menunjukkan 

bagaimana perbedaan tersebut bermanifestasi dalam penerapan hukum yang 

praktis pada kasus-kasus spesifik. Perbedaan pendekatan terhadap satu konsep 

kecil seperti Khāfī Dilalāh pada hakikatnya adalah cerminan dari perbedaan 

filosofis yang jauh lebih besar antara mazhab Salaf yang menekankan 

tekstualisme dan mazhab Khalaf yang mengutamakan rasionalisme yang 

terarah. 

Oleh karena itu, penelitian ini berupaya mengisi kesenjangan tersebut. 

Dengan membandingkan pendekatan mereka terhadap satu kasus spesifik, yaitu 

makna lafazh al-sāriq dalam Q.S. al-Maidah ayat 38 untuk membedah perbedaan 

metodologis di antara kedua tradisi. Melalui analisis ini, penelitian ini bertujuan 

untuk memberikan pemahaman yang lebih komprehensif dan bernuansa bahwa 

perbedaan metodologi tersebut bukanlah sekadar klaim teoretis, tetapi memiliki 

implikasi kausal yang langsung pada hasil istinbat hukum. 

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi 

kepustakaan (library research). Metode ini dipilih karena objek kajiannya adalah 

teks-teks klasik dan literatur ilmiah yang membahas konsep Khāfī Dilalāh serta 

pandangan ulama Salaf dan Khalaf. Pendekatan yang digunakan dalam analisis 

data adalah komparatif dan deskriptif, di mana data dari kedua tradisi diuraikan, 

dibandingkan, dan dianalisis untuk menemukan persamaan dan perbedaan 

yang mendasar.9 

 
9 Britt-Marie Lindgren, Berit Lundman, dan Ulla H. Graneheim, “Abstraction and interpretation 

during the qualitative content analysis process,” International Journal of Nursing Studies 108 (Agustus 

2020): 103632, https://doi.org/10.1016/j.ijnurstu.2020.103632. 



Nur Ainun Mardiah, Fatmawati, Nur: (Konsep Khāfī Dilalāh..) 

 

 Page 223 

   

Subjek penelitian ini adalah dalil-dalil syariah dari al-Quran dan Sunnah, 

serta karya-karya Ushul Fiqh yang memuat pembahasan Khāfī Dilalāh dan metode 

istinbat hukum. Data primer yang digunakan berasal dari kitab-kitab Ushul Fiqh 

dari ulama terkemuka yang mewakili tradisi Salaf (seperti Imam Ahmad bin 

Hanbal) dan Khalaf (seperti al-Ghazali dan al-Syatibi). Data sekunder 

dikumpulkan dari artikel ilmiah, jurnal, dan buku-buku yang relevan dengan 

topik ini. Pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran, eksplorasi, dan 

pengkajian mendalam terhadap materi-materi tersebut untuk mengidentifikasi 

poin-poin kunci, pemahaman mendalam, dan argumen yang relevan. 

Analisis data dilakukan dengan menggunakan teknik induktif dasar. Teknik 

ini melibatkan tiga tahapan utama: pertama, reduksi data yaitu informasi dan 

poin-poin penting dari literatur yang relevan diringkas dan disederhanakan. 

Kedua, pengelompokan data yaitu data yang memiliki kemiripan 

dikelompokkan berdasarkan tema atau konsep, seperti definisi khāfī, manhaj 

istinbat, dan aplikasi pada kasus al-sāriq.  

Terakhir, pembentukan konsep dan analisis komparatif yaitu dari data yang 

telah dikelompokkan, dibentuk konsep yang lebih abstrak. Proses ini melibatkan 

perbandingan yang cermat untuk menemukan persamaan dan perbedaan antara 

pandangan Salaf dan Khalaf.10 Metode ini tidak hanya bertujuan untuk 

mendeskripsikan, tetapi juga untuk membangun argumen baru dan menemukan 

pola-pola yang tersembunyi. Dengan membandingkan bagaimana kedua tradisi 

ini mengatasi tantangan yang sama, yaitu ambiguitas teks, dapat dipahami 

bahwa perbedaan legal yang dihasilkan adalah konsekuensi logis dari perbedaan 

metodologi inti mereka. 

 

 

 
10 Albi Anggito dan Johan Setiawan, Metodologi Penelitian Kualitatif (Sukabumi: CV Jejak, 

2018). 



Al-Bayan: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam 
Website:https://jurnal.stainwsamawa.ac.id/index.php/al-bayan  
   

ISSN:(p) 2746-6469 (e) 2987-4335  
Vol. 5 No.2, Desember -2025 

H.218-233 
 

224 
DOI:https://doi.org/10.35964/ab.v3i1 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Konsep Khāfī Dilalāh dalam Ushul Fiqh 

Dalam taksonomi dilalāh (penunjukan lafaz terhadap makna) yang 

dikembangkan oleh ulama Hanafiyah, lafaz terbagi menjadi dua kategori besar: 

Wādih al-Dilalāh (jelas) dan Ghairu Wādih al-Dilalāh (tidak jelas).11 Khāfī Dilalāh 

adalah salah satu dari empat jenis dilalāh yang tidak jelas, bersama dengan 

Musykil, Mujmal, dan Mutasyabih.12 

Secara terminologis, al-Khāfi didefinisikan sebagai lafaz yang maknanya 

samar atau tidak jelas pada sebagian dari pengertiannya. Kesamaran ini tidak 

disebabkan oleh lafaz itu sendiri, melainkan karena adanya faktor eksternal 

(ʻaridh khārij) yang muncul di luar lafaz tersebut. Dengan kata lain, lafaz itu 

sendiri pada dasarnya jelas dan dapat dipahami, tetapi ketika diterapkan pada 

objek atau kasus tertentu, maknanya menjadi kabur dan memerlukan penelitian 

dan kajian untuk menghilangkan kesamaran tersebut.13 

Hal ini membedakannya dari jenis dilalah yang tidak jelas lainnya: 

1. Musykil 

Kesamaran pada Khafi disebabkan oleh faktor eksternal, sedangkan 

kesamaran pada Musykil berasal dari lafaz itu sendiri yang memiliki arti 

ganda atau ambigu. Contoh klasik Musykil adalah lafaz al-quru' dalam 

Q.S. al-Baqarah ayat 228 yang dapat diartikan sebagai "haid" atau "suci".14 

 

 
11 Fithrotin Fithrotin, “Kaidah Fi Wadihi Dilalah Dalam Tafsir At Tabari,” Al Furqan: Jurnal 

Ilmu Al Quran dan Tafsir 5, no. 1 (2022): 87–98, https://doi.org/10.58518/alfurqon.v5i1.984. 
12 Rasyid, “Memaknai Dilalah Lafziyah dalam Memahami Makna al-Quran.” 
13 Muthoifin dan Rochmawati, “Studi Ayat-Ayat Khafi (Tidak Jelas) Perspektif Al-Adillah Asy-

Syar’iyyah.” 
14 Muthoifin dan Rochmawati. 



Nur Ainun Mardiah, Fatmawati, Nur: (Konsep Khāfī Dilalāh..) 

 

 Page 225 

   

2. Mujmal 

Mujmal menjadi samar karena penjelasannya terlalu singkat dan tidak 

akan menjadi jelas kecuali setelah ada penjelasan dari sumber lain. 

Sedangkan, Khafi sudah jelas, hanya penerapannya pada kasus tertentu 

yang menimbulkan kesamaran. Salah satu contoh dari Mujmal adalah 

lafaz haluu’an dalam Q.S. al-Ma’arij ayat 19 yang diartikan sangat berkeluh 

kesah dan sedikit sabar. Kata ini disebut Mujmal karena penggunaan 

artinya yang asing ini tidak dapat diketahui kecuali oleh syari’ sendiri, 

karena syari’ahlah yang menyifati manusia dengan kata tersebut.15 

3. Mutasyabih 

Mutasyabih adalah lafaz yang maknanya tidak dapat dipahami sama sekali 

dan tidak ada cara yang dapat digunakan untuk menafsirkannya, seperti 

huruf-huruf tahajji di awal surat al-Quran. Berbeda dengan Khafi yang 

kesamarannya dapat dihilangkan melalui penelitian.16 

 Contoh paradigmatik dari Khāfī Dilalāh yang paling sering digunakan 

untuk menjelaskan Khāfī Dilalāh adalah lafaz al-sāriq dalam Q.S. al-Maidah ayat 

38. Ayat ini secara eksplisit berbunyi, "Dan orang laki-laki yang mencuri dan 

orang perempuan yang mencuri, maka (hukumnya) potonglah tangan mereka." 

Secara manthuq (tekstual), makna "pencuri" sangat terang dan jelas bagi setiap 

orang. Namun, penerapan hukuman potong tangan menjadi samar ketika 

dihadapkan pada kasus-kasus yang memiliki nama atau sifat khusus yang 

berbeda dari pencurian pada umumnya, seperti al-tarar (pencopet), al-nabash 

(pencuri kain kafan dari kuburan), dan koruptor.17 Hal ini memicu pertanyaan 

tentang apakah kasus-kasus tersebut dapat dimasukkan ke dalam kategori 

umum al-sāriq dan dikenakan hukuman yang sama.  

 
15 Hajar, “KETIDAKJELASAN LAFAZ DALAM KAIDAH TAFSIR (Analisis Aspek Khafi, 

Musykil, Mujmal, Mutasyabih).” 
16 Muthoifin dan Rochmawati, “Studi Ayat-Ayat Khafi (Tidak Jelas) Perspektif Al-Adillah Asy-

Syar’iyyah.” 
17 Rasyid, “Memaknai Dilalah Lafziyah dalam Memahami Makna al-Quran.” 



Al-Bayan: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam 
Website:https://jurnal.stainwsamawa.ac.id/index.php/al-bayan  
   

ISSN:(p) 2746-6469 (e) 2987-4335  
Vol. 5 No.2, Desember -2025 

H.218-233 
 

226 
DOI:https://doi.org/10.35964/ab.v3i1 

Perbandingan Metodologi Ushul Fiqh Ulama Salaf dan Khalaf 

 Secara bahasa, Salaf berarti "yang terdahulu," merujuk pada tiga generasi 

pertama umat Islam yang dipuji oleh Nabi Muhammad saw.: Sahabat, Tabi'in, 

dan Tabi'ut Tabi'in. Manhaj ulama Salaf dalam istinbat hukum dikenal dengan 

kehati-hatian dan komitmennya yang kuat untuk berpegang pada naṣ (teks). 

Mereka menempatkan akal di belakang al-Quran dan Hadis, yang berfungsi 

sebagai saksi dan penjelas, bukan sebagai hakim yang dapat menentang teks. 

Mereka menolak ta'wil atau interpretasi yang melampaui makna harfiah, 

terutama pada masalah-masalah akidah, karena khawatir akan terjatuh pada 

bid'ah (inovasi dalam agama). Qiyas (analogi) hanya digunakan sebagai pilihan 

terakhir, dalam kondisi ḍarūrah (terpaksa), jika tidak ada naṣ dari al-Quran, 

Hadis, atau fatwa Sahabat yang jelas. 18 

 Kemudian istilah Khalaf digunakan untuk merujuk pada ulama yang lahir 

setelah abad ketiga Hijriah. Tradisi Khalaf tidak hanya berpegang pada teks, 

tetapi juga mengembangkan kerangka istinbat yang lebih luas dan sistematis, 

yaitu Maqasid al-Shari'ah (tujuan-tujuan hukum syariah) dan maslahah 

(kemaslahatan umat). Tokoh-tokoh seperti Imam al-Ghazali dan Imam al-Syatibi 

menjadi perwakilan utama dari manhaj ini. Al-Ghazali, misalnya, berpendapat 

bahwa maslahah adalah sesuatu yang selaras dengan maqasid al-shariah dan harus 

didukung oleh naṣ.19 Al-Syatibi mengemukakan bahwa hukum-hukum Allah 

 
18 Darwin Agung Septian Miolo dan Muhammad Arif, “ALIRAN KALAM SALAFIYAH: Studi 

atas Perkembangan Pemikirannya,” Farabi 18, no. 1 (2021): 85–98, 

https://doi.org/10.30603/jf.v18i1.2131. 
19 Bustanul Arifin, “Kehujjahan Maslahah Mursalah Dalam Perspektif Imam Al-Ghazali Dan 

Najm Al-Din Al-Tufi,” Al-Mawaddah: Jurnal Studi Islam dan Hukum Keluarga (Ahwal Al-Syakhsiyyah) 

1, no. 1 (2024): 12–22, https://doi.org/10.61181/al-mawaddah.v1i1.426. 



Nur Ainun Mardiah, Fatmawati, Nur: (Konsep Khāfī Dilalāh..) 

 

 Page 227 

   

disyariatkan untuk kemaslahatan hamba dan tidak ada satu hukum pun yang 

tidak memiliki tujuan.20 

Dalam studi Ushul Fiqh, perbedaan fundamental antara ulama Salaf dan 

Khalaf tidak hanya terletak pada masalah akidah, tetapi juga pada pendekatan 

metodologis mereka dalam menggali hukum. Perbedaan mendasar ini berpusat 

pada hierarki antara naql (teks wahyu) dan 'aql (akal atau rasio). Manhaj Salaf, 

yang dikenal dengan pendekatan tekstual, secara konsisten mendahulukan naql 

di atas 'aql, meyakini bahwa wahyu adalah sumber kebenaran mutlak. Oleh 

karena itu, mereka cenderung berpegang pada makna zāhir (lahiriah) dari lafaz 

tanpa melakukan ta'wil (interpretasi rasional) atau tahrif (perubahan makna) 

yang tidak memiliki dasar naṣ yang kuat. Mereka bahkan lebih memilih 

menggunakan hadis ḍa'if (lemah) daripada ra'y (akal murni) dalam menetapkan 

hukum dan menganggap pandangan para Sahabat dan Tabi'in sebagai otoritas 

tambahan yang valid karena kedekatan mereka dengan masa kenabian.21 

Sebaliknya, manhaj Khalaf mengambil pendekatan yang lebih rasional 

dan kontekstual.22 Mereka berpendapat bahwa tujuan dan hikmah di balik naṣ, 

atau yang dikenal sebagai Maqasid al-Shari'ah, harus dipahami untuk 

menghasilkan hukum yang relevan dan bermanfaat bagi umat. Dalam 

metodologi ini, 'aql berfungsi sebagai alat untuk menemukan ‘illat (alasan 

hukum) yang mendasari suatu aturan. Mereka sangat terbuka terhadap 

penggunaan qiyas (analogi), istihsan (preferensi yurisprudensial), dan maslahah 

(kemaslahatan umum) sebagai landasan hukum untuk menghadapi isu-isu baru 

yang tidak ada dalam teks.23  

Perbedaan mendasar ini pada dasarnya adalah perbedaan epistemologis; 

di mana manhaj Salaf berorientasi pada penegasan makna literal teks, sementara 

 
20 Suyitno, “Maqhasid As-Syariah Dan Qishas: Pemikiran As-Syatibi Dalam Kitab Al-

Muwafaqat,” Muaddib 05, no. 01 (2015): 73–94. 
21 Fahamsyah, “Ulama Salaf dan Khalaf.” 
22 Fahamsyah. 
23 Syafiul Umam et al., “Analisis kaidah ushul fiqh dalam menyikapi inovasi produk ekonomi 

digital syariah,” Tijarotana: Jurnal Ekonomi dan Bisnis Syariah 06, no. 01 (2025). 



Al-Bayan: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam 
Website:https://jurnal.stainwsamawa.ac.id/index.php/al-bayan  
   

ISSN:(p) 2746-6469 (e) 2987-4335  
Vol. 5 No.2, Desember -2025 

H.218-233 
 

228 
DOI:https://doi.org/10.35964/ab.v3i1 

manhaj Khalaf berorientasi pada realisasi tujuan hukum yang terkandung di 

dalamnya. Perbedaan inilah yang menjadi kunci untuk memahami mengapa, 

dalam menghadapi isu-isu kontemporer yang sama-sama bersifat samar (khafi), 

kedua manhaj ini dapat menghasilkan kesimpulan hukum yang serupa, berbeda, 

atau bahkan berlawanan. 

Manhaj Ulama Salaf dan Khalaf dalam Meresolusi Khāfī Dilalāh 

Para ulama Salaf, dalam menghadapi ambiguitas lafazh al-sāriq (pencuri), 

berpegang teguh pada prinsip-prinsip yang telah mereka tetapkan, yaitu 

kepatuhan pada makna harfiah (zahir naṣ). Pendekatan ini membuat mereka 

cenderung memasukkan pencopet (al-tarar) ke dalam kategori al-sāriq karena 

esensi perbuatannya, yakni mengambil harta orang lain secara sembunyi-

sembunyi, sangat jelas dan sesuai dengan definisi pencurian. Sebaliknya, kasus 

pencuri kain kafan (al-nabash) diperlakukan lebih konservatif. Sebagian ulama 

Salaf menahan diri dari penerapan hukuman potong tangan (hadd) karena kain 

kafan mungkin tidak dianggap sebagai harta benda dalam pengertian yang sama 

dengan pencurian pada umumnya. Selain itu, tidak ada pihak yang dapat 

menuntut hukuman hadd karena korban adalah mayit, padahal tuntutan dari 

korban adalah salah satu syarat untuk diberlakukannya hukuman tersebut. 

Meskipun mereka menganggap perbuatan ini berdosa, ketiadaan naṣ yang 

eksplisit untuk kasus al-nabash menyebabkan mereka tidak memberlakukan 

hukuman hadd.24 

Pendekatan yang konservatif ini juga terlihat jelas dalam menghadapi 

tindak pidana korupsi. Kejahatan modern ini tidak memiliki istilah tunggal 

dalam literatur klasik, namun esensi perbuatannya sering dikaitkan dengan 

 
24 Muthoifin dan Rochmawati, “Studi Ayat-Ayat Khafi (Tidak Jelas) Perspektif Al-Adillah Asy-

Syar’iyyah.” 



Nur Ainun Mardiah, Fatmawati, Nur: (Konsep Khāfī Dilalāh..) 

 

 Page 229 

   

istilah seperti ghulul (penggelapan), risywah (suap), dan al-sariqah (pencurian).25 

Bagi ulama Salaf, penerapan hukuman potong tangan pada koruptor akan 

menghadapi tantangan serius.26 Definisi pencurian (al-sariqah) yang menjadi 

dasar hukuman hadd sangat spesifik: mengambil harta secara sembunyi-

sembunyi dari tempat penyimpanannya (hirz). Karena korupsi umumnya 

dilakukan oleh pejabat publik yang memiliki amanah dan akses terhadap harta 

negara, bukan mencurinya secara sembunyi-sembunyi, perbuatan ini tidak 

secara sempurna memenuhi syarat-syarat tekstual untuk hukuman potong 

tangan.27 Akibatnya, hukuman hadd tidak dapat diterapkan secara langsung, 

dan mereka mengategorikan korupsi sebagai jarimah ta'zir, di mana 

hukumannya diserahkan kepada penguasa untuk ditetapkan sesuai dengan 

kadar kejahatannya.28 

Berbeda dengan ulama Salaf, ulama Khalaf menyikapi ambiguitas lafaz al-

sāriq dengan menemukan ‘illat (alasan hukum) yang mendasari hukuman potong 

tangan, yaitu hifz al-mal (menjaga harta benda) dan menegakkan ketertiban 

sosial. Dengan pendekatan ini, mereka dapat memperluas penerapan hukuman 

ke kasus-kasus yang secara tekstual tidak disebutkan, asalkan ‘illat-nya 

terpenuhi. Oleh karena itu, bagi mereka dan mazhab-mazhab yang mengikuti 

pendekatan ini seperti Malikiyah, Syafi'iyah, dan Hanabilah, pencopet dan 

pencuri kain kafan termasuk dalam kategori pencuri karena keduanya 

memenuhi ‘illat pencurian. Meskipun namanya berbeda, esensi perbuatannya 

sama, sehingga hukuman potong tangan dapat diterapkan pada mereka.29 

 
25 Ahmad Syarbaini, “Terminologi Korupsi Menurut Perspektif Hukum Pidana Islam,” Jurnal 

Tahqiqa : Jurnal Ilmiah Pemikiran Hukum Islam 18, no. 1 (2024): 1–15, 

https://doi.org/10.61393/tahqiqa.v18i1.205. 
26 Hajar, “KETIDAKJELASAN LAFAZ DALAM KAIDAH TAFSIR (Analisis Aspek Khafi, 

Musykil, Mujmal, Mutasyabih).” 
27 Syarbaini, “Terminologi Korupsi Menurut Perspektif Hukum Pidana Islam.” 
28 Arini Indika Arifin, “Tindak Pidana Korupsi Menurut Perspektif Hukum Pidana Islam,” Lex et 

Societatis 3, no. 1 (2015): 72–82, https://doi.org/10.61393/tahqiqa.v16i1.48. 
29 Islamul Haq, “Clarifying Misconceptions Understanding Hand-Cutting Punishments in the Al-

Sariqah Crime Context,” Media Syari’ah : Wahana Kajian Hukum Islam dan Pranata Sosial 26, no. 1 

(2024): 18, https://doi.org/10.22373/jms.v26i1.22206. 



Al-Bayan: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam 
Website:https://jurnal.stainwsamawa.ac.id/index.php/al-bayan  
   

ISSN:(p) 2746-6469 (e) 2987-4335  
Vol. 5 No.2, Desember -2025 

H.218-233 
 

230 
DOI:https://doi.org/10.35964/ab.v3i1 

Dalam konteks korupsi, ulama Khalaf yang berorientasi pada maqasid al-

shari'ah akan menganalisisnya dari perspektif yang berbeda.30 Mereka akan 

menganggap korupsi sebagai "pencurian besar" (sariqah kubra) karena 

dampaknya yang masif dan merusak tatanan sosial, yang secara langsung 

bertentangan dengan tujuan utama syariah.31 Meskipun demikian, mayoritas 

ulama modern yang mengikuti pendekatan Khalaf juga sepakat bahwa hukuman 

potong tangan tidak dapat diterapkan.  

Hal ini bukan karena mereka mengabaikan Maqasid, melainkan karena 

mereka menyadari bahwa hukuman hadd memiliki syarat-syarat khusus yang 

tidak terpenuhi dalam tindak pidana korupsi. Korupsi lebih tepat dihukum 

dengan ta'zir yang berat seperti penjara atau sanksi finansial karena hukuman 

tersebut dapat disesuaikan untuk mencapai maqasid yang lebih luas, yaitu 

mencegah kerusakan yang lebih besar (al-fasad) dalam masyarakat. Hukuman ini 

didasarkan pada prinsip maqasid al-shari'ah itu sendiri, khususnya hifz al-mal dan 

hifz al-nafs yang bertujuan untuk menjaga kemaslahatan publik dan mencegah 

kerugian sistemik.32 

KESIMPULAN  

Berdasarkan analisis yang telah dilakukan, dapat disimpulkan bahwa 

penelitian ini menunjukkan bagaimana perbedaan mendasar antara manhaj 

ulama Salaf dan Khalaf dalam istinbat hukum secara kausal memengaruhi 

penyelesaian kasus-kasus yang maknanya samar (Khāfī Dilalāh). Manhaj Salaf, 

dengan prioritasnya pada makna harfiah (zhahir naṣ), cenderung lebih hati-hati 

dan konservatif dalam memperluas penerapan suatu hukum, seperti yang 

 
30 Miolo dan Arif, “ALIRAN KALAM SALAFIYAH: Studi atas Perkembangan Pemikirannya.” 
31 Syarbaini, “Terminologi Korupsi Menurut Perspektif Hukum Pidana Islam.” 
32 Arifin, “Tindak Pidana Korupsi Menurut Perspektif Hukum Pidana Islam.” 



Nur Ainun Mardiah, Fatmawati, Nur: (Konsep Khāfī Dilalāh..) 

 

 Page 231 

   

terlihat dalam kasus pencuri kain kafan (al-nabash) yang tidak dikenakan 

hukuman hadd karena ketiadaan dalil eksplisit. Sebaliknya, manhaj Khalaf 

menggunakan kerangka Maqasid al-Shari'ah dan rasio ('aql) untuk menemukan 

alasan hukum (‘illat) di balik putusan, sehingga hukuman dapat diterapkan pada 

kasus-kasus baru yang memenuhi tujuan syariah, seperti pada pencopet. 

Temuan ini diperkuat dengan isu kontemporer korupsi, di mana para ahli 

hukum sepakat bahwa meskipun korupsi memiliki unsur pencurian, 

karakteristiknya yang unik menjadikannya tidak dapat dihukum dengan potong 

tangan, melainkan dikategorikan sebagai jarimah ta'zir yang hukumannya 

disesuaikan oleh penguasa untuk menjaga kemaslahatan publik, sejalan dengan 

pendekatan Khalaf yang berorientasi pada tujuan hukum. 

Penelitian ini mengisi kesenjangan dalam literatur dengan tidak hanya 

mendeskripsikan definisi dan perbandingan umum, melainkan dengan 

memberikan bukti empiris yang konkret melalui studi kasus. Untuk penelitian 

selanjutnya, disarankan untuk menerapkan kerangka komparatif ini pada 

kategori dilalah lainnya, seperti mujmal (umum) dan mutlaq (tidak terikat), guna 

menguji konsistensi pola perbedaan metodologis. Selain itu, penting untuk 

menganalisis bagaimana pemikiran Salaf dan Khalaf tentang Khāfī Dilalāh telah 

memengaruhi ijtihad kontemporer dalam menghadapi isu-isu baru yang tidak 

ada dalam naṣ klasik, seperti kejahatan siber atau pencurian data digital. 

REFERENSI 

 

Anggito, Albi, dan Johan Setiawan. Metodologi Penelitian Kualitatif. Sukabumi: CV 
Jejak, 2018. 

Arifin, Arini Indika. “Tindak Pidana Korupsi Menurut Perspektif Hukum Pidana 
Islam.” Lex et Societatis 3, no. 1 (2015): 72–82. 
https://doi.org/10.61393/tahqiqa.v16i1.48. 

Arifin, Bustanul. “Kehujjahan Maslahah Mursalah Dalam Perspektif Imam Al-
Ghazali Dan Najm Al-Din Al-Tufi.” Al-Mawaddah: Jurnal Studi Islam dan 
Hukum Keluarga (Ahwal Al-Syakhsiyyah) 1, no. 1 (2024): 12–22. 
https://doi.org/10.61181/al-mawaddah.v1i1.426. 



Al-Bayan: Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam 
Website:https://jurnal.stainwsamawa.ac.id/index.php/al-bayan  
   

ISSN:(p) 2746-6469 (e) 2987-4335  
Vol. 5 No.2, Desember -2025 

H.218-233 
 

232 
DOI:https://doi.org/10.35964/ab.v3i1 

 

Fahamsyah, Fadlan. “Ulama Salaf dan Khalaf.” Jurnal Al-Fawa’id 11, no. 2 (2021): 
27–48. 

Fithrotin, Fithrotin. “Kaidah Fi Wadihi Dilalah Dalam Tafsir At Tabari.” Al 
Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir 5, no. 1 (2022): 87–98. 
https://doi.org/10.58518/alfurqon.v5i1.984. 

Hajar, Aprilita. “KETIDAKJELASAN LAFAZ DALAM KAIDAH TAFSIR 
(Analisis Aspek Khafi, Musykil, Mujmal, Mutasyabih).” Al Burhan: Jurnal 
Kajian Ilmu dan Pengembangan Budaya Al-Qur’an 23, no. 01 (2023): 66–76. 
https://doi.org/10.53828/alburhan.v23i01.1272. 

Haq, Islamul. “Clarifying Misconceptions Understanding Hand-Cutting 
Punishments in the Al-Sariqah Crime Context.” Media Syari’ah : Wahana 
Kajian Hukum Islam dan Pranata Sosial 26, no. 1 (2024): 18. 
https://doi.org/10.22373/jms.v26i1.22206. 

Lindgren, Britt-Marie, Berit Lundman, dan Ulla H. Graneheim. “Abstraction and 
interpretation during the qualitative content analysis process.” International 
Journal of Nursing Studies 108 (Agustus 2020): 103632. 
https://doi.org/10.1016/j.ijnurstu.2020.103632. 

Miolo, Darwin Agung Septian, dan Muhammad Arif. “ALIRAN KALAM 
SALAFIYAH: Studi atas Perkembangan Pemikirannya.” Farabi 18, no. 1 
(2021): 85–98. https://doi.org/10.30603/jf.v18i1.2131. 

Mubarrak, Zahrul. “Metode Istinbath Kaidah-Kaidah Lughawiyah Dalam Ushul 
Fiqh Zahrul.” Ameena Journal 1, no. 1 (2023): 70–88. 
https://ejournal.ymal.or.id/index.php/aij/article/view/9. 

Muthoifin, dan Mustika Utin Rochmawati. “Studi Ayat-Ayat Khafi (Tidak Jelas) 
Perspektif Al-Adillah Asy-Syar’iyyah.” Munas APPPTMA Malang, 2020, 
222–25. 

Nasri. “Dilalah Dalam Perspektif Hukum Islam : Analisis Deskriptif Klasifikasi 
Dilalah Sebagai Penunjukan Atas Hukum Dalam Islam.” Bintang: Jurnal 
Pendidikan dan Sains 2, no. 2 (2020): 168–79. 
https://ejournal.stitpn.ac.id/index.php/bintang. 

Rasyid, Abd. “Memaknai Dilalah Lafziyah dalam Memahami Makna al-Quran.” 
Jurnal Cerdas Hukum 3, no. 1 (2024): 126–36. 
https://doi.org/10.22515/alahkam.v2i2.1066. 



Nur Ainun Mardiah, Fatmawati, Nur: (Konsep Khāfī Dilalāh..) 

 

 Page 233 

   

Suyitno. “Maqhasid As-Syariah Dan Qishas: Pemikiran As-Syatibi Dalam Kitab 
Al-Muwafaqat.” Muaddib 05, no. 01 (2015): 73–94. 

Syarbaini, Ahmad. “Terminologi Korupsi Menurut Perspektif Hukum Pidana 
Islam.” Jurnal Tahqiqa : Jurnal Ilmiah Pemikiran Hukum Islam 18, no. 1 (2024): 
1–15. https://doi.org/10.61393/tahqiqa.v18i1.205. 

Umam, Syafiul, Kevin Maulana, Nur Laily Hidayati, dan Zakiyyah Ilma Ahmad. 
“Analisis kaidah ushul fiqh dalam menyikapi inovasi produk ekonomi 
digital syariah.” Tijarotana: Jurnal Ekonomi dan Bisnis Syariah 06, no. 01 (2025). 

Yuli Edi Z, M. Khai Hanif, Pathur Rahman, dan Zulkipli Jemain. “Penerapan 
Kaidah Ushul Fiqih dalam Menafsirkan Teks Al-Qur’an.” Jurnal Kajian 
Pendidikan Islam 3, no. 1 (2024): 72–93. 
https://doi.org/10.58561/jkpi.v3i1.111. 

 

 


